

Jurnal Ilmu Komunikasi

Vol.3 No. 2 Desember 2009



# Studi Budaya dan Komunikasi

PEREMPUAN DALAM BUDAYA KAPITALISME MEDIA Sugeng Wahjudi

**BERCERMIN PADA GENIE** Minat Multidisipliner Memahami Proses Belajar Kebudayaan Desiana E. Pramesti

BAHASA SEBAGAI BUDAYA DAN REPRESENTASI KOMUNIKASI Siti Meisyaroh

> **MULTIKULTURISME DAN MEDIA Erman Anom**

**HEGEMONI BUDAYA KAPITALISME TELEVISI INDONESIA** Yoyoh Hereyah

> TINJAUAN KRITIS POSISI MEDIA MASSA DALAM KANCAH BUDAYA POLITIK NASIONAL **PADA PEMILU 2009** Fikri Reza

**FAKULTAS ILMU KOMUNIKASI UNIVERSITAS BUNDA MULIA** 



Semiotika Jurnal Ilmu Komunikasi

Vo.3 No. 2 Desember 2009

**UBM Press** 

## MULTIKULTURISME DAN MEDIA

Oleh Erman Anom, Ph.D<sup>4</sup>

#### Abstract

The study of "Multiculturalism" as a policy or cultural strategy on the cultural politics acknowledge into a fact, almost in all nations have diversity of traditions. A 'Life Wisdom' which are range from ethnic identity, religion indentity, until of citizens political identity. Multiculturalism has a political faces both in structure and policy, were citizens can live together within mutual respect for the diversity beginning of identity formation "nation" that unites on diversite (diversity) in a state of consensus "ika".

Keyword: Multiculturism, Media, Identity, Social, Culture, and Politic

#### PENDAHULUAN

Kajian "Multikulturalisme" sebagai kebijakan atau strategi budaya yang dibahasakan pula dalam politik kebudayaan untuk mengakui fakta dihampir semua negara adanya kebhinekaan tradisi. Sebuah 'Life Wisdom' yang beragam mulai dari identitas etnik, indetitas agama, sampai identitas politis warga negara. Multikulturalisme punya wajah politik, baik dalam struktur maupun kebijakannya, dimana warga negara dapat hidup bersama saling menghormati keragaman identitas awal sampai terbentuknya sebuah "bangsa" yang menyatukan keragaman (kebhinekaan) dalam konsensus kenegaraan yang "ika".

Multikulturalisme juga berwajah kultural, sebagai sikap mental yang dapat menghormati keragamaan "sejarah-sejarah lokal" dibawah payung hukum nasional (state law) yang harus ditaati agar hidup bersama dalam keragamaan dan kedamaian. Jika di Kanada Will Kylimicka memberi konteks multikultur dalam politik vernakuler tentang perbedaan bahasa dan etnik hidup dalam satu negara hukum. Di Indonesia, hal serupa terjadi dengan"bhineka tunggal ika"-nya, menghidupi selalu multikulturalisme, meski kerap jatuh bangun

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Penulis adalah Dosen Lektor Kepala pada Jurusan Ilmu Komunikasi Universitas Indo Esa Unggul

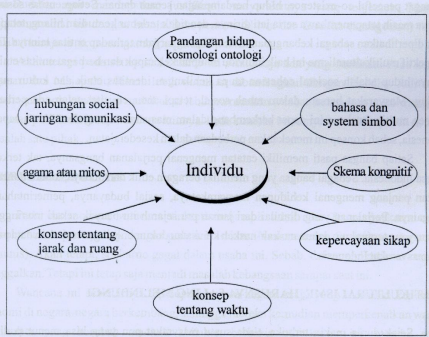
## FAKTOR PENENTU MULTIKULTURALISME

Dalam setiap multikultural selalu ada faktor sosial, budaya, politik dan faham keyakinan, atau kosmologi dan antologi. Kehadiran faktor ini seolah-olah hanya bisa diterima namun tidak dapat dipahami atau dimegerti. Manakala seseorang dapat memahami sosial, budaya, politik, faham keyakinan, kosmologi dan ontologi suatu masyarakat, dia memprediksi perilaku dan motivasi tiap dimensi itu. Dalam studi multikultural harus berusaha menggambarkan dan menerangkan perbedaan-perbedaan faktor tersebut dalam kebudayaan masing-masing. Sebagai contoh dalam setiap struktur individu selalu terbentuk hierakri ontologi yang mengakui: (1) ada wujud tertinggi; (2) bersifat supernatural;(3) ada norma mengatur masalah kemanusian; (4) ad bentuk – bentuk rendah kehidupan; (5) ada objek-objek bukan manusia; dan (6) ada lingkungan alam. Persepsi manusia tentang relasi individu dengan unsur-unsur tersebut tersusun pada suatu hirarki bedasrkan atas kepentingan terhadap unsur itu, yakni kepercayaan, sikap dan nilai. Tiga unsur ini selalu dikenal dalam setiap uraian tentang ontologi-kebudayaan.

#### KOMPONEN KOMPONEN KESAMAAN MULTIKULTURISME

Kita sudah mengetahui bahwa semua manusia tergolong-golong kedalam kelompok-kelompok tertentu. pembentukan kelompok tersebut difaktori oleh kesamaan-kesamaan identitas di antara mereka. Kita mungkin bisa menamakan sekelompok orang di Kalimantan sebagai orang Punan karena mereka mempunyai kepercayaan yang sama terhadap kekuasaan arwah-arwah nenek moyang yang tinggal di havun atau langit. Atau mengelompokkan orang Taijo di Toribulu Sulawesi Tengah karena mereka sama-sama percaya kepada bintang-bintang, yaitu bintang tamangkafu yang terbit sebelah timur diwaktu malam, bintang ikunya yang terbit tepat diatas kepala ditengah malam, dan bintang woonya yang terbit di sebelah timur diwaktu senja.

Dalam multikulturisme ada faktor-faktor kesamaan yang menjadi landasan seseorang dapat hidup berdampingan dengan orang lain dan kelompok lain secara damai yang sering disebut dengan komponen multikulturisme. Ada beberapa komponen yang paling penting; (1) Pandangan hidup, kosmologi dan ontologi; (2) bahasa dan simbol sistem; (3) skema kongnitif; (4) kepercayaan/sikap dan nilai; (5) konsep tentang waktu; (6) konsep tentang jarak dan ruang; (7) agama/mitos dan bentuk-bentuk ekspresi; dan (8) hubungan sosial dan jaringan komunikasi.



Gambar 1 Komponen-Komponen Kesamaan Multikulturisme

### BAGAIMANA MULTIKULTURALISME DI INDONESIA?

Sebagaimana tercantum dalam penjelasan UUD 1945, bahwa "Kebudayaan bangsa adalah kebuadayaan yang timbul sebagai buah usaha budinya rakyat Indonesia seluruhnya. Kebuadayaan lama dan asli yang terdapat sebagai puncak-puncak kebudayaan di daerah-erah di seluruh Indonesia". Dengan begitu keanekaragaman kebudayaan (Multicultural Society). Dan puncak-puncak kebudayaan itu hendaknya diartikan sebagai unsur-unsur kebuadayaan yang tumbuh dan berkembang di daerah-daerah.

Untuk menghindari bangkitnya gerakan-gerakan etnosentris yang bersifat primordial di Indonesia harus penekanan pada keanekaragaman kebudayaan dan tidak pada suku bangsa atau etnisitas, maka konsep yang paling cocok untuk itu adalah multikulturisme proposional yang penekanannya pada kesederajatan kebuadayaan-kebudayaan yang ada dalam sebuah masyarakat. Magdalia (2004), Multikulturalisme ini adalah sebuah perspektif alternatif untuk mengatasi pertentangan dan konflik sosial yang bernuansa etnis, agama dan berbagai identitas primordial lainnya.

# Studi Budaya dan Komunikasi

Parsudi (2003), watak masyarakat multikultur adalah toleran. Mereka hidup dalam semangat peaceful-co-existence, hidup berdampingan secara damai. Setiap entitas sosial dan budaya masih tetap membawa serta jati dirinya, dan tidak terlebur kemudian hilang, tetapi juga tidak diperlihatkan sebagai kebanggaan melebihi penghargaan terhadap entitas lainnya. Dalam perspektif multikulturalisme ini baik individu maupun kelompok dan berbagai entitas etnik dan budaya hidup adalah societal cohesion tanpa kehilangan identitas etnik dan kultur masingmasing. Masyarakat bersatu dalam ranah sosial, tetapi antar etnisitas tetap ada perbedaan. Konsep multikulturisme ini dapat berkembang dalam masyarakat yang demokratis seperti di Indonesia, sebab konsep ini menekankan perbedaan dalam kesederajatan.

Setiap bangsa pasti memiliki catatan mengenai perjalanan bangsanya, tak terkecuali bangsa Indonesia. Sebagai bangsa yang memiliki beragam etnik dan budaya, tentulah memiliki catatan panjang mengenai kehidupan masyarakatnya, sosial budayanya, pemerintahan dan sebagainya. Perjalanan yang dimulai dari jaman pra sejarah itu banyak sekali meninggalkan catatan yang terangkum dalam naskah-naskah kuno atau dokumen yang merupakan data penting bagi masyarakat Indonesia.

## MULTIKULTURALISME, HARUSNYA SALING MELINDUNGI

Sejak dunia makin terbuka, tiada suatu masyrakat pun yang bisa menutup dirinya. Pergaulan dengan masyarakat lainnya sudah menjadi keharusan, sehingga setiap masyarakat mesti memiliki pemahaman terhadap masyarakat lainnya. Semua itu disebut dengan multikulturalisme pada wancana kekinianya. Wancana ini terus mendapatkan perhatian diberbagai kalangan, terutama dalam membuat keputusan publik, sehingga keputusan ini bisa diterima berbagi kalangan. Jadi, dalam konteks ini, wancana multikultur lebih merupakan wancana kekuasaan (pengambil keputusan publik) daripada wancana lainnya. Karena itu, banyak yang curiga terhadap wancana ini sebagai solusi dalam menyelesaikan konflik sosial.

Apalagi, sejarah manusia menunjukan bahwa wancana multikultur adalah wancana kekuasaan. Wancana ini sebenarnya telah ada jauh sebelum masehi. Raja asoka di india tengah yang berkuasa pada sekitar 200 SM melakukan sinkretisme Hindu dan Buddha untuk memecahkan masalah multikultur dalam masyarakatnya. Walaupun kemudian agama buddha menjadi dominan ketika itu. Dinasti Saka yang berkuasa di India pada 78 Masehi juga melakukan sinkretisme agama untuk memecahkan masalah multikultur dalam wilayah kekuasaanya, sehingga tidak ada lagi pertentangan terhadap masyarakatnya. Tetapi ketika itu, Hindu menjadi lebih dominan dibandingkan lainnya.

Kebijakan – kebijakan politik ini ditiru penguasa Nusantara berabad-abad kemudian. Raja Kertanegara yang berkuasa di Jawa sekitar abad ke-13 Masehi menyebut dirinya Batara shiwa-Buddha agar mendapatkan justifikasi masyarakatnya yang majemuk. Majapahit elanjutkan tradisi ini dengan menjadikan pendeta Shiwa dan Buddha (kasagotaan) menjadi penasihat kerajaan (ikut mengambil keputusan publik).

Akan tetapi pada setiap sinkertisme ini selalu saja ada yang dominan. Pada kerajaan Singasari dan Majapahit, Hindu lebih dominan dibandingkan dengan Buddha. Jadi sejarah manusia menunjukan bahwa multikultur lebih meruoakan wancan kekuasaan untuk mengambil keputusan publik daripada wancana lainnya. Pada konteks ini ternyata selalu saja ada dominasi dari salah satu pihak.

#### SINKRETISME POLITIK

Pada era modern, wancana sinkretismehampir tidak ada. Tetapi Soekarno sempat mencoba sinkretisme politik dengan politik Nasakom(Nasionalisme, Sosialisme, Agama, dan Komunis). Akan tetapi, soekarno gagal dalam usaha ini. Sebab, dalam sinkretisme kemudian ditinggalkan. Tetapi ini tetap saja menjadi masalah kebangsaan sampai saat ini.

Wancana ini sebenarnya dipelopori negara-negara maju yang memiliki kepentingan ekonomi di negara-negara berkembang, sehingga mereka kemudian memperkenalkan wancana multikultur yang berubah menjadi kbijakan berbasis multikultur ini, mereka seolah-olahberapresiasi terhadap penduduk lokal. Tetapi pada saat yang sama, mereka menuntut apresiasi yang sama dari penduduk lokal.

Wancana ini sebenarnya dipelopori negara-negara maju yang memiliki kepentingan ekonomi di negara-negara berkembang. Keberadaan mereka seringkali sulit dipahami di berbagai negara berkembang, sehingga mereka kemudiaan mereka memperkenalkan wancana multikultur untuk bisa mendapatkan apresiasi dari penduduk lokal. Dalam wancana multikultur yang berubah menjadi kebijakan berbaris multikultur ini, mereka seolah-olah berapreasiasi terhadap penduduk lokal. Tetapi pada saat yang sama, mereka menuntut Apreasiasi yang sama dari penduduk lokal.

Pada interaksi seperti ini, kepentingan negara-negara mau ternyata menjadi lebih dominan. Sedangkan kepentingan kebudayaan lokal lebih merupakan aksesoris, hanya untuk kepentingan parawisata. Jadi multikultur, pada konteks ini lebih merupakan sinkretisme baru untuk kepentingan kekuasaan ekonomi daripada niat baik untuk membangun masyarakat dunia untuk maju secara bersama-sama. Apalagi pandangan dunia kapitalistis lebih mewarnai

## Studi Budaya dan Komunikasi

wancana ini daripada yang lainnya. Dalam pandangan ini jelas kepentingan ekonomi adalah segala-galanya, sedangkan kebudayaan adalah masalah berikutnya sepanjang berhubungan dengan ekonomi.

Multikultur dalam perspektif seperti ini kemudian memang mendapatkan banyak penolakan. Sebab, wancana multikultur ini lebih merupakan wancana untuk kepentingan kekuasaan ekonomi daripada wancana yang muncul dari kesadaran publik. Wancana seperti itu ternyata tidak dalam rangka dalam menguatkan masyarakat, tetapi untuk menguatkan kekuasaan. Sehingga seringkali oni memunculkan perpecahan di masyarakat, seperti pada era Nasakom, yang menimbulkan pertumpahan darah di negeri ini.

Oleh karena itu, multikulturisme mestilah lebih merupakan pembangunan kesadaran publik. Kesadaran publik tersebut akan terbangun bila publik memang merasakan bahwa itu merupakan kebutuhannya.

## KASUS DAN FORMAT DI BALI

Perkembangan masyarakat Bali bisa menjadi contoh format multikultur yang berjalan secara alamiah. Masyarakat Bali, pada awalnya terdiri atas berbagai ras. Pertama- pertama ada ras orang-orang Aga yang masuk bersamaan dengan kedatangan Rsi Markendya ke Bali sekitar abad ke- 7 Masehi. Udayana Warmadewa kemudian membawa ras Jawa sekitar abad ke-9 Masehi. Jayapangus sekitar abad ke-12 Masehi membawa ras Cina melalui pernikahannya dengan putri Cina. Ras jawa kemudian masuk lagi ke Bali sekitar abad ke-14 Masehi melalui ekspedisi Majapahit ke Bali.

Semua kultur yang terbawa masuk ke Bali oleh ras-ras itu mendapatkan tempat pada masyarakat Bali. Sebab mereka ternyata kemudian berada dalam kondisi saling memerlakukan dalam berbagai hal. Mereka kemudian membangun identitas baru sebagai masyarakat Bali mirip Cina, India dan Jawa. Seluruh kbudayaan lebur dalam satu identitas kerbudayaan, yaitu kebudayaan Bali.

Pada saat ini, wacana multikultur juga tampaknya hendak menuju pada masyarakat dunia yang satu identitas kebudayaan, yaitu kebudayaan dunia. Wacana ini bisa saja terwujud sepanjang menjadi kebutuhan masyarakat dunia. dalam konteks Bali, satu identitas menjadi kebutuhan sebab mereka berhadapan dengan dunia luar yang memiliki identitas sendiri-sendiri. Dalam konteks dunia, apakah itu merupakan kebutuhan masyarakat dunia? Jika bukan meruoakan kebutuhan masyarakat dunia maka multikultur akan lebih merupakan kebutuhan kekuasaanekinomi dunia. Bila ini merupakan kebutuhan kekuasaan maka dominasi tidak bisa

dihilangkan. Sebab kekuasaan selalau saja berkutat pada persoalan dominasi, bahkan tirani. Pada konteks inilah wancana multikultur mendapatkan perlawanan.

Wancana ini mestilah terarah dalam usaha untuk pembangunan kesadaran masyarakat untuk menyelesaikan persoalanya sendiri. Apabila keanekaragaman menjadi kenyataanya sehari-hari masyarakat mestilah berada dalam kesadaran itu. Sehingga mereka tidak berada dalam kondisi memaksakan kehendak dan sejenisnya. Persoalan ini seharusnya sudah selesai di Indonesia.

Bahkan Indonesia seharusnya sudah memiliki pengalaman dalam mengatasi masalah itu. Sehingga konflik sosial seharusnya sudah tidak berubah lagi menjadi kekerasan tetapi sudah berubah menjadi persaingan yang sehat. Keinginan dominasi kalaupun itu masih ada dalam bataskemanusiawian seharusnya telah berubah menjadi keinginan untuk saling melindungi. Sehingga Indonesia seharusnya sudah menjadi masyarakat yang paling multikultur di dunia. Yang terjadi justru sebaliknya karena pembangunan multikultur di Indonesia lebih merupakan kepentingan kekuasaan daripada kepentingan masyarakat.

#### HAKEKAT MULTIKULTURALISME DAN MEDIA

Manusia secara hakikinya baik, hanya kekuatan sosiallah yang bertanggungjawab terhadap pelbagai kecurangan yang terjadi. Ukuran-ukuran budaya tidak dilihat sebagai masalah tetapi fenomena dari kondisi-kondisi sosial. Bila kondisi-kondisi sosial yang mendukung pranata ekonomi dan politik yang benar diciptakan maka ukuran-ukuran budaya yang diinginkan akan segera lahir. Multikulturisme terjadi karena pranata ekonomi dan politik tidak bernar tercipta dalam masayarakat sehingga media memainkan perannya dalam mewujudkan pranata ekonomi dan politik berjalan terciptakan benar. Sekarang menjadi pertanyaan bagaimana hubungan multikulturalisme dan media disini? Media tidak selalu menjadi sebab atau faktor pembentuk budaya, media hanya bertindak sebagai saluran penyampaiaan isi budaya untuk mengisi sel-sel struktur sosial yang telah memiliki karakteristik tertentu, bahwa pendekatan media terhadap multikulturisme ditentukan oleh tujuan dan sasaran, sedangkan isi yang lazimnya yang diproduksi dan disebarluaskan oleh media disebut sebagai budaya massa, disamping itu juga media memperkokoh hadirnya budaya tinggi dan budaya rakyat. Media cenderung juga menjajah baik budaya tinggi dan budaya rakyat dalam segi isi dan bentuk.

# Studi Budaya dan Komunikasi

#### KESIMPULAN

Indonesia seharusnya sudah memiliki pengalaman dalam mengatasi masalah multikulturisme secara alami. Sehingga konflik sosial seharusnya sudah tidak berubah lagi menjadi kekerasan tetapi sudah berubah menjadi persaingan yang sehat. Keinginan dominasi kalaupun itu masih ada dalam batas kemanusiawian seharusnya telah berubah menjadi keinginan untuk saling melindungi. Sehingga Indonesia seharusnya sudah menjadi masyarakat yang paling multikultur di dunia. Yang tejadi justru sebaliknya karena pembangunan multikultur di Indonesia lebih merupakan kepentingan kekuasaan daripada kepentingan masyarakat.

Oleh karena itu, multikulturisme mestilah lebih merupakan pembangunan kesadaran publik. Kesadaran publik tersebut akan terbangun bila publik memang merasakan bahwa itu merupakan kebutuhannya. Multikulturisme dibangun dengan landasan dari sudut kepentingan masyarakat, dan bukan dibangun dari sudut kepentingan kekuasaan.

## DAFTAR PUSTAKA

- Mulyana Deddy, Rakhmat Jalaluddin. 2005. *Komunikasi Antarbudaya*.: PT. Remaja Rosdakarya, Bandung
- Mulyana Deddy. 2004. Komunikasi Efektif Suatu Pendekatan Lintas Budaya. PT. Remaja Rosdakarya, Bandung
- Liliweri, Alo. 2003. Dasar-Dasar Komunikasi Antarbudaya., Pustaka Pelajar, Yogyakarta
- John Hartley. 2002. Communication Cultural and Media Studies., Routledge, London
- Parekh, Bikhu. 2001. Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity And Political Theory. Cambridge Mass: Harvard University Press
- Effendy, Onong Uchjana. 2001. *Ilmu Komunikasi; Teori dan Praktik*. PT. Remaja Rosdakarya, Bandung